
U
N

IV
ER

SI
T

É 
V

IR
T

U
EL

LE
 E

T
N

U
M

ÉR
IQ

U
E 

A
L 

FI
K

R
 - 

20
25

 
Trois regards croisés
sur l’égalité de genre au
Maroc 
Adnane Benchakroun





Préambule 
 
Ce document est issu d’une conférence-débat organisée en mars 2025 à
l’Université virtuelle et numérique Al Fikr , portant sur l’étude conjointe
du Haut-Commissariat au Plan (HCP) et d’ONU Femmes 
Maroc intitulée : « Les inégalités de genre sous le prisme des
Objectifs de Développement Durable au Maroc ». 

L’objectif de cette rencontre était de croiser trois voix marocaines, aux
sensibilités différentes, autour de huit questions-clés soulevées par
cette étude ambitieuse. 

Le débat a été modéré par Monsieur Aziz B. , qui introduisait chaque
question avant de donner la parole, dans l’ordre suivant, à : 

Adnane Benchakroun, chroniqueur à L’ODJ Média, qui livre une 
première lecture personnelle, critique et journalistique de l’étude à
partir de la question posée. 

Un sociologue, Professeur Azedine B, spécialiste des politiques 
publiques et du genre, qui répond de manière structurée, en mobilisant
les outils de l’analyse sociale. 

Dr Mohamed K. membre du Conseil des Oulémas, s’exprimant à 
titre personnel, qui propose un point de vue religieux et conservateur,
ancré dans les valeurs islamiques et les fondements spirituels de la
société marocaine. 

Ce triptyque donne à voir trois visions marocaines contrastées de
l’égalité de genre : l’une engagée et critique des mécanismes de
reproduction des inégalités, la seconde analytique et académique, la
troisième enracinée dans une lecture traditionnelle du rôle des femmes
et des hommes. 



 
Ce dialogue est une invitation à penser collectivement les chemins
d’un développement juste, respectueux de la diversité des conceptions
du monde, et attentif aux tensions entre universalité des droits et
ancrage culturel. 



1. Quel est le principal objectif de l'étude menée
conjointement par le Haut-Commissariat au Plan et ONU
Femmes Maroc ? 
 
Adnane Benchakroun, chroniqueur à L’ODJ Média : 

Cette étude conjointe entre le Haut-Commissariat au Plan (HCP) et
ONU Femmes Maroc vise avant tout à inscrire l’égalité de genre au
cœur de l’agenda du développement durable. Plus qu’une simple
collecte de statistiques, elle a pour ambition de créer un système de
données capable de mesurer l’impact réel des politiques publiques sur
les femmes, et de révéler les zones d’ombre où l’inégalité persiste. Il
ne s’agit pas uniquement de constater des écarts, mais d’identifier les
mécanismes profonds qui les alimentent. 

L’étude se distingue par sa méthodologie novatrice : elle mobilise des
outils économétriques rigoureux, comme la décomposition
Oaxaca-Blinder, et s’appuie sur l’analyse des interconnexions entre
les ODD. Cette approche systémique permet de dépasser la lecture
cloisonnée habituelle des politiques de genre. L’égalité n’est plus un
objectif parmi d’autres, mais un levier transversal dont dépendent
aussi bien la santé, l’éducation, la lutte contre la pauvreté ou l’emploi. 

Sur le plan sociologique, cette initiative traduit une évolution
importante : la reconnaissance du genre comme une variable
structurante du développement, et non comme un simple correctif à
ajouter après coup. C’est aussi une réponse au besoin de justice
épistémique : en rendant visibles les vécus féminins dans les
statistiques, on réintègre une moitié de la société souvent rendue
invisible par les chiffres agrégés. Enfin, en combinant données
quantitatives et perspectives intersectionnelles, cette étude jette les
bases d’un plaidoyer éclairé pour une égalité durable. 



Professeur Azedine B. sociologue à l’université Ibn khaldoun de
Tanger : 
 
Soyons lucides : cette étude, bien que louable dans ses intentions,
reste fondamentalement un exercice institutionnel de validation
symbolique. On parle d’interlinkages, de matrices économétriques et
de justice épistémique, mais dans les faits, combien de décisions
politiques majeures au Maroc ont été réellement transformées par les
études de genre ? Peu, voire aucune. 

En réalité, cette étude risque d’être un outil de communication pour
institutions internationales plus qu’un déclencheur de changement
structurel. Elle reconduit un vieux réflexe : multiplier les données
sans véritable pouvoir de contrainte sur les politiques publiques. La
technicisation du discours sur l’égalité, en multipliant les indicateurs,
donne une illusion de rigueur, mais elle peut aussi dépolitiser le débat.
Or, l’égalité de genre est d’abord une affaire de rapport de force, pas
seulement de chiffres. 

De plus, cette approche souffre d’un biais : elle projette une vision
universalisante du développement où l’égalité hommes-femmes serait
une condition sine qua non de toute avancée sociale. Mais est-ce
toujours vrai ? Dans certaines régions rurales, les femmes participent
activement à l’économie informelle sans jamais figurer dans les
statistiques, ni se revendiquer « autonomes » au sens occidental. 

En bref, l’étude valorise une grille de lecture qui ne correspond pas
toujours aux réalités sociales marocaines. Le risque est donc de
plaquer des schémas internationaux sur des contextes locaux sans les
adapter, et de penser qu’un bon indicateur vaut mieux qu’un vrai
changement de pouvoir. 



Dr Mohamed K. membre du Conseil des Oulémas : 
 
Cette étude est l’exemple même d’un projet porté par des agendas
étrangers qui cherchent à imposer une lecture occidentale des rapports
entre hommes et femmes, sous couvert de développement durable.
Derrière le langage technocratique, il y a une idéologie : celle d’une
égalité absolue entre les sexes, qui nie la complémentarité naturelle et
spirituelle voulue par notre tradition islamique. 

Dans notre référentiel religieux, l’homme et la femme ont des rôles
différenciés mais équilibrés. La justice entre les sexes ne signifie pas
que chacun fasse exactement ce que fait l’autre, mais que chacun
remplisse sa fonction dans la société avec dignité et responsabilité.
Or, cette étude promeut un modèle de société où la famille est
marginalisée, le rôle éducatif des mères dévalorisé, et l’autorité des
pères remise en question. 

L’égalité de genre telle que prônée par l’ONU n’est pas neutre. Elle
est porteuse de valeurs laïques, individualistes, et parfois même
contraires à nos fondements religieux, notamment en matière
d’héritage, de rapports conjugaux ou d’éducation des enfants. Pire
encore : cette vision déstabilise les jeunes générations en leur
inculquant un modèle conflictuel des relations hommes-femmes, loin
de l’harmonie prônée par l’islam. 

Ce type d’étude, s’il est suivi d’effets politiques, risque de rompre
avec l’équilibre social et spirituel de notre société. Il est temps que les
politiques publiques marocaines s’enracinent dans nos propres
valeurs, nos savants, notre histoire, et non dans des programmes
pilotés de l’extérieur. 



2. Pourquoi cette étude a-t-elle été lancée ? Qu’est-ce qu’elle
cherche réellement à accomplir, au-delà des simples
statistiques ? Et en quoi son approche diffère-t-elle des études
habituelles sur l’égalité de genre ? 

Adnane Benchakroun, chroniqueur à L’ODJ Média : 
 
Cette étude a été lancée pour répondre à un constat préoccupant : les
lacunes persistantes en matière de données sensibles au genre
entravent la compréhension fine des inégalités structurelles entre les
femmes et les hommes au Maroc. À travers elle, le HCP et ONU
Femmes Maroc ne cherchent pas seulement à remplir des cases
statistiques, mais à produire une connaissance utile, politique, et
capable d’orienter l’action publique de manière plus équitable. 

Ce qui la distingue des études classiques sur l’égalité de genre, c’est
justement son ambition systémique. Elle ne traite pas l’égalité comme
un domaine isolé mais comme un nœud de connexions multiples entre
les Objectifs de Développement Durable (ODD). Elle introduit une
logique d’« interlinkage » : comment les inégalités de genre
affectent-elles l’accès à l’éducation, à la santé, à l’emploi ou aux
ressources naturelles ? Et inversement, quels leviers dans ces
domaines peuvent corriger ces inégalités ? 

Sur le plan sociologique, l’étude vise à dépasser l’approche
descriptive et technocratique. Elle veut « révéler » l’invisible – ces
discriminations silencieuses qui s’exercent dans les pratiques sociales,
les normes culturelles ou les structures institutionnelles. En croisant
données quantitatives et indicateurs genrés, elle remet en question les
évidences, réintroduit la complexité, et propose une lecture critique
des progrès réalisés. En somme, elle opère un changement de
paradigme : elle fait du genre un analyseur du développement durable,
et non un simple bénéficiaire de celui-ci. 



Professeur Azedine B. sociologue à l’université Ibn khaldoun de
Tanger : 
 
L’étude prétend innover, mais elle recycle en réalité une approche
devenue quasi-routinière : celle de la genrisation des ODD. Certes, on
parle de systèmes, d’interlinkages, de matrices, mais la logique reste
la même : produire davantage de chiffres pour espérer influer sur des
politiques qui, dans leur essence, ne changent pas. 

Ce qui manque cruellement ici, c’est une réflexion sur le pouvoir. Pas le
pouvoir institutionnel, mais celui qui traverse les pratiques quotidiennes :
dans les familles, les mosquées, les marchés, les écoles. Ces lieux ne se
laissent pas facilement cartographier par des modèles économétriques.
En prétendant tout expliquer par des croisements de variables, on oublie
la conflictualité réelle du social. 

Autre critique : cette étude suppose que si l’on documente mieux les
inégalités, elles finiront par disparaître. C’est une vision naïve,
presque positiviste. Or, on sait très bien que les rapports sociaux
résistent aux chiffres. Parfois, produire des indicateurs sur les
discriminations revient à neutraliser leur portée politique en les
rendant digestes pour des institutions qui cherchent plus à montrer
qu’à transformer. 

Enfin, en prétendant se différencier des études classiques, cette
initiative occulte les nombreux travaux critiques féministes marocains
qui, depuis des décennies, analysent finement les rapports de genre
sans avoir besoin de validation internationale. Le danger, ici, est de faire
de la connaissance un monopole technocratique, alors qu’elle devrait
être un outil partagé de transformation collective. 



Dr Mohamed K. membre du Conseil des Oulémas : 
 
Cette étude n’est pas neutre. Elle s’inscrit dans une stratégie plus large
de réingénierie sociale, où l’on cherche à redéfinir le rôle de la
femme, de l’homme, et de la famille à partir de critères extérieurs à
notre culture et à notre foi. Sous prétexte de « mesurer les inégalités »,
on tente en réalité de relativiser les valeurs islamiques, comme la
complémentarité des rôles ou l’organisation familiale telle
qu’enseignée par nos savants. 

Ce qui est présenté ici comme une nouveauté — une approche
systémique, des indicateurs transversaux — n’est en fait qu’un moyen
de légitimer un modèle occidental fondé sur l’individualisme, la
laïcité, et la déconstruction des rôles genrés. L’étude ne fait aucune
place à la conception islamique de la justice entre les sexes, ni aux
expériences sociales qui valorisent la pudeur, la responsabilité
familiale, ou l’éducation morale. 

De plus, en prétendant que les traditions culturelles sont un frein à
l’égalité, on insinue que nos référentiels spirituels sont archaïques. Ce
genre de discours, s’il se généralise dans les institutions et les écoles,
risque de créer un fossé entre les générations, et de fragiliser la
cohésion sociale. 

Le Maroc n’a pas besoin d’adopter des agendas onusiens pour
défendre la dignité de ses filles. Il a déjà un référentiel solide dans la
Charia, interprétée avec sagesse par ses oulémas. Toute politique
publique sincère devrait commencer par là, et non par des
recommandations importées. 



3. Quelles sont les principales conclusions de l’étude
concernant l’accès des femmes aux droits fonciers au Maroc,
notamment dans le secteur agricole ? Comment se traduisent
les inégalités foncières dans la réalité des femmes rurales ? Et
quels sont les obstacles concrets qui empêchent les femmes de
posséder ou d’utiliser légalement des terres ? 

Adnane Benchakroun, chroniqueur à L’ODJ Média : 
 
L’étude révèle une inégalité foncière alarmante : seulement 6,9 % des
femmes de la population agricole disposent de droits formels sur les
terres agricoles, contre 36,8 % des hommes. Cela signifie que les
hommes ont cinq fois plus de chances de posséder légalement une
terre que les femmes. En pratique, cela marginalise les femmes rurales
de toute autonomie économique et les rend dépendantes, même pour
entreprendre une activité agricole. 

Ces inégalités ne sont pas simplement juridiques, elles sont
structurelles et profondément enracinées dans la culture patriarcale
des campagnes marocaines. Le droit coutumier, les traditions
successorales défavorables aux filles, le poids de la famille élargie et
le manque d’information sur les droits légaux forment un véritable
mur d’exclusion. Même quand les lois prévoient des droits égaux,
l’accès réel reste entravé par des procédures administratives opaques,
des pratiques discriminatoires dans les services de l’État et une faible
capacité des femmes à faire valoir leurs droits. 

Sociologiquement, cette privation de terre équivaut à une mise sous
tutelle économique. Les femmes rurales se retrouvent cantonnées aux
tâches agricoles les plus précaires, sans capacité d’investissement ni
de transmission patrimoniale. Leur voix est également absente des
structures de gouvernance foncière locale, les excluant des choix
stratégiques concernant l’usage des ressources. L’étude met donc en 



évidence un enjeu de pouvoir caché derrière l’injustice foncière :
contrôler la terre, c’est aussi contrôler la dignité, la reconnaissance
sociale et l’avenir. 

 
Il faut cesser de croire que l’égalité foncière passera nécessairement
par une stricte parité juridique. Le problème ici n’est pas uniquement
le manque de droits formels des femmes sur la terre, mais plutôt la
nature même de la terre dans les sociétés rurales marocaines. La
propriété foncière n’est pas qu’un actif économique : elle est une
ressource communautaire, un lieu de mémoire, un symbole d’héritage
familial. Imposer un modèle individualisé et marchandisé de la
propriété — tel que suggéré par cette étude — risque de déstabiliser
des équilibres sociaux locaux. 

La réalité, c’est que dans de nombreuses régions, les femmes n’ont
pas besoin de titres pour accéder à la terre : elles travaillent, décident,
transmettent des savoirs agricoles. Leur pouvoir est plus diffus, mais
réel. Ce que l’étude présente comme « exclusion » peut parfois être
une forme d’intégration informelle, plus souple, plus collective. En
voulant tout formaliser, on risque de détruire des formes
d’organisation traditionnelles, certes imparfaites, mais fonctionnelles. 

Enfin, on ne peut ignorer une certaine instrumentalisation du discours
foncier : sous couvert d’émancipation, on prépare parfois la
privatisation et la marchandisation des terres au profit d’acteurs
économiques bien plus puissants que les femmes rurales elles-mêmes. 

Bref, il faut se méfier du réflexe de « titrage égalitaire » présenté
comme solution miracle. Il est urgent de repenser la justice foncière 

Professeur Azedine B. sociologue à l’université Ibn khaldoun de
Tanger : 



en tenant compte des formes de pouvoir invisibles, des logiques
communautaires et de la diversité des pratiques rurales. 

Dr Mohamed K. membre du Conseil des Oulémas : 

Ce débat sur l’accès des femmes à la terre est en train d’être détourné
par une logique étrangère à notre tradition. L’idée selon laquelle les
femmes devraient avoir les mêmes droits fonciers que les hommes nie
les fondements mêmes de la répartition successorale prévue dans la
Charia. Dans l’islam, l’héritage est réglé avec justice divine, en tenant
compte des responsabilités de chacun : l’homme a l’obligation de
subvenir aux besoins de sa famille, ce qui justifie sa part plus
importante. 

Cette répartition n’est pas une injustice, mais un équilibre spirituel et
social. Remettre cela en cause sous prétexte d’égalité, c’est contester
un ordre voulu par Allah. Il est donc inacceptable que l’étude qualifie
cette situation d’« inégalité structurelle », comme si nos règles
religieuses étaient un obstacle au progrès. 

Par ailleurs, dans les zones rurales, les femmes participent déjà
largement à l’exploitation des terres, souvent de manière collective,
au sein de la famille. Elles ne sont pas exclues : elles sont intégrées
différemment, selon des logiques communautaires que le droit positif
moderne peine à comprendre. 

Ce que propose cette étude, c’est d’individualiser la propriété,
d’atomiser la famille, et d’importer une conception libérale de la terre,
fondée sur des contrats et des titres, au détriment de la solidarité. Cela
mettrait en péril non seulement la structure sociale des campagnes,
mais aussi la cohérence morale de notre société. C’est une voie
risquée, qui appelle à la vigilance. 



4. Que révèle l’étude sur l’autonomie des femmes marocaines
en matière de santé sexuelle et reproductive ? Quelle marge
de décision ont-elles sur leur propre corps, leur contraception,
leurs soins de santé reproductive ? Et observe-t-on des
différences marquées entre les milieux urbains et ruraux ? 
 
Adnane Benchakroun, chroniqueur à L’ODJ Média : 

L’étude met en lumière un paradoxe troublant : bien que les femmes
marocaines aient atteint un certain niveau d’information et d’accès
aux services de santé reproductive, leur autonomie réelle demeure
limitée. Seules 40 % des femmes âgées de 15 à 49 ans peuvent
prendre des décisions concernant l’ensemble des dimensions liées à
leur santé sexuelle et reproductive. Ce taux, inférieur à la moyenne
mondiale (56 %), traduit un déficit de pouvoir décisionnel sur leur
propre corps. 

Dans le détail, 92 % des femmes déclarent pouvoir décider de leur
contraception, et 81 % de leurs soins de santé. Mais seulement 48 %
se sentent en capacité de refuser une relation sexuelle. C’est ici que se
situe le nœud sociologique : la sexualité féminine reste une zone de
contrôle social, marquée par des tabous, des injonctions morales et
des déséquilibres de pouvoir au sein du couple. 

L’étude révèle également un écart préoccupant entre les milieux
urbains et ruraux. L’autonomie décisionnelle est de 45 % en ville,
contre seulement 31 % à la campagne. Ce clivage spatial met en
lumière l’impact des normes patriarcales plus rigides en milieu rural,
où la communauté exerce un contrôle social renforcé, et où les
femmes ont moins accès à l’information et aux structures de santé
adaptées. 



Au fond, cette situation révèle que l’autonomie corporelle reste une
conquête inachevée. Elle suppose non seulement des services
accessibles, mais aussi une transformation profonde des rapports de
genre et des imaginaires collectifs autour du corps féminin. 

 
L’étude semble confondre autonomie et individualisme. Peut-on
vraiment dire que les femmes sont privées de pouvoir sur leur corps
parce qu’elles ne prennent pas toutes seules les décisions ? Dans de
nombreuses cultures marocaines, les décisions liées à la santé sont
prises au sein du couple ou de la famille, non par soumission, mais
par co-construction des choix de vie. Vouloir à tout prix isoler la
femme comme unité décisionnelle autonome, c’est parfois ignorer les
logiques d’interdépendance qui fondent les liens sociaux dans notre
société. 

De plus, l’étude donne l’impression que tout écart avec la moyenne
mondiale est synonyme de déficit. Mais pourquoi considérer qu’une
femme qui choisit de consulter son mari ou sa mère avant de prendre
une décision sur sa santé est nécessairement dominée ? Cette grille de
lecture universaliste et individualiste manque de sensibilité culturelle.
Elle valorise des modèles occidentaux d’autonomie sans tenir compte
des valeurs locales de solidarité, d’honneur familial ou de spiritualité. 

Enfin, il y a un angle mort : les hommes. En se focalisant uniquement
sur l’autonomie des femmes, l’étude occulte la transformation des
masculinités, pourtant essentielle pour faire évoluer les normes. Où
sont les données sur le ressenti des hommes, leur implication dans les
décisions de santé reproductive, leur capacité à écouter ou à changer ? 

Professeur Azedine B. sociologue à l’université Ibn khaldoun de
Tanger : 



Une vision plus équilibrée consisterait à promouvoir une autonomie
relationnelle, fondée sur le dialogue, la reconnaissance mutuelle et la
co-responsabilité, plutôt que sur l’indépendance formelle à tout prix. 

Dr Mohamed K. membre du Conseil des Oulémas : 

Ce que cette étude appelle « autonomie » est en réalité une
importation culturelle de modèles qui ne correspondent ni à notre foi,
ni à nos traditions. L’idée selon laquelle chaque femme devrait
décider seule de sa contraception ou de ses rapports conjugaux nie la
centralité de la famille et la dimension sacrée du mariage dans l’islam,
fondé sur la concertation, le respect mutuel et la pudeur. 

Dans notre religion, la sexualité n’est pas une affaire d’individus
isolés, mais un engagement moral encadré par des règles qui visent la
stabilité du couple et la préservation de la société. L’enseignement
islamique ne reconnaît pas le droit de « refuser » un rapport conjugal
sans raison valable, tout comme il interdit la contrainte. Ce n’est donc
pas une logique de domination, mais de droits et devoirs réciproques. 

Quant à la contraception, elle est autorisée en islam, mais à condition
d’être décidée en couple, pas de manière unilatérale. L’étude donne
l’impression que toute médiation familiale ou conjugale serait
suspecte, alors qu’elle fait partie intégrante de notre culture. 

Enfin, le discours de l’étude tend à créer une fracture entre ville et
campagne, entre modernité et tradition, entre femmes éclairées et
femmes soumises. C’est une vision dangereuse qui affaiblit les
solidarités communautaires, et qui cherche à substituer au rôle
protecteur du mari ou du père un État bureaucratique influencé par
l’idéologie occidentale. Cela ne peut que semer la confusion dans les
foyers et menacer la paix familiale. 



5. Comment cette étude analyse-t-elle les interactions entre
les Objectifs de Développement Durable et l’égalité de genre ?
En quoi l’égalité femmes-hommes joue-t-elle un rôle de levier
pour d’autres objectifs comme la santé, l’éducation ou la lutte
contre la pauvreté ? Et comment ces liens sont-ils mesurés
dans l’étude ? 
 
Adnane Benchakroun, chroniqueur à L’ODJ Média : 

L’étude adopte une approche innovante en s’appuyant sur la notion
d’interlinkage entre les ODD. Elle montre que l’égalité de genre
(ODD-5) n’est pas un objectif isolé mais un levier transversal
indispensable pour faire progresser les autres dimensions du
développement durable. Ainsi, le genre est à la fois une variable
explicative et une condition de réussite pour les ODD relatifs à la
pauvreté (ODD-1), la santé (ODD-3), l’éducation (ODD-4), l’emploi
décent (ODD-8) et la réduction des inégalités (ODD-10). 

L’étude mesure ces interactions à travers une modélisation
économétrique appuyée sur des données désagrégées de l’Enquête
nationale sur le niveau de vie des ménages (ENNVM 2023). En
utilisant des outils comme la matrice des contributions croisées et la
décomposition Oaxaca-Blinder, elle quantifie l’influence de chaque
ODD sur les écarts de genre et identifie les synergies les plus
efficaces. 

Par exemple, l’ODD-4 (éducation) contribue à 28 % à la réduction de
la pauvreté, et l’ODD-5 à 18 %. Cela démontre que favoriser
l’éducation des filles ou l’accès des femmes à des droits équitables
n’est pas seulement une question d’équité morale, mais un vecteur
stratégique de transformation sociale. 

D’un point de vue sociologique, l’étude défend une vision systémique
où les inégalités de genre ne sont pas un symptôme, mais un facteur 



structurel de la vulnérabilité socio-économique. C’est une invitation à
repenser la politique publique comme un maillage interconnecté
plutôt qu’une série de silos thématiques. 

 
Certes, parler d’interdépendance entre les ODD et le genre est
séduisant sur le papier, mais cette approche présente une double
illusion : celle de la mesurabilité universelle et celle de la neutralité
technique. Peut-on vraiment prétendre que l’égalité des sexes est un
levier automatique pour tous les autres objectifs, quels que soient les
contextes ? Ce raisonnement linéaire oublie que les dynamiques
sociales sont traversées de conflits, d’ambivalences, et que l’égalité
formelle ne garantit pas toujours une amélioration concrète des
conditions de vie. 

En outre, le recours massif à des outils économétriques donne
l’illusion de rigueur scientifique, alors qu’il s’agit souvent de choix
méthodologiques arbitraires. Pondérer l’influence de l’éducation ou
du genre sur la pauvreté à coups de pourcentages ne dit rien des
tensions locales, des résistances culturelles ou des logiques
informelles. On modélise ce qui est mesurable, et on néglige
l’essentiel : les vécus, les récits, les conflits de sens. 

L’idée selon laquelle l’égalité de genre serait le levier « central » des
ODD est aussi une forme de réductionnisme. Cela revient à
invisibiliser d’autres inégalités – régionales, sociales, linguistiques –
qui croisent et complexifient la question du genre. Le danger ici est de
transformer le genre en grille unique d’interprétation, alors qu’il n’est
qu’un des multiples axes de domination. 

Professeur Azedine B. sociologue à l’université Ibn khaldoun de
Tanger : 



Enfin, cette approche donne à penser que les ODD sont réellement
intégrés dans les politiques publiques marocaines. Or, on le sait :
beaucoup relèvent encore du discours plus que de l’action. 

Dr Mohamed K. membre du Conseil des Oulémas : 

Présenter l’égalité entre femmes et hommes comme le « moteur » du
développement est une idée qui inverse la hiérarchie des priorités
morales dans notre société. Pour nous, le développement doit reposer
sur des fondements solides : la foi, la famille, la solidarité, le respect
des rôles naturels. L’égalité, lorsqu’elle est comprise comme une
négation des différences biologiques et spirituelles entre les sexes,
devient un outil de déconstruction, pas de progrès. 

Cette étude veut faire croire que sans égalité formelle, il n’y aurait ni
santé, ni éducation, ni lutte contre la pauvreté. C’est oublier que des
générations entières au Maroc ont construit l’école, les hôpitaux et les
routes sans jamais remettre en cause l’équilibre traditionnel des rôles
entre les hommes et les femmes. Ce qui a permis ces avancées, c’est
le travail, la foi, l’unité, et non un agenda égalitariste venu de Genève
ou New York. 

Lier le développement aux normes de genre de l’ONU, c’est
conditionner l’avenir du pays à une adhésion culturelle imposée. Cette
logique transforme l’État marocain en relai d’un projet idéologique
international, au lieu de renforcer ses propres racines
civilisationnelles. 

Il faut cesser de présenter la religion comme un obstacle à la
modernité. L’islam possède sa propre vision du développement
humain, fondée sur l’équité, la piété et la responsabilité collective.
C’est à partir de cette base que nous devons penser notre futur, et non
à travers des tableaux de bord statistiques importés. 



6. Quels sont les ODD qui contribuent le plus à la réduction de
la pauvreté lorsqu’on prend en compte les inégalités de genre
au Maroc ? Peut-on hiérarchiser les objectifs les plus efficaces
pour lutter contre la pauvreté en intégrant la perspective du
genre ? Et quels enseignements en tirer pour les politiques
publiques ? 
 
Adnane Benchakroun, chroniqueur à L’ODJ Média : 

L’étude établit une hiérarchie claire des Objectifs de Développement
Durable les plus efficaces pour réduire la pauvreté au Maroc lorsqu’on
les analyse à travers le prisme du genre. L’ODD-4 (éducation de qualité)
arrive en tête, avec une contribution estimée à 28 %, suivi par l’ODD-3
(santé) à 23 %, puis l’ODD-5 (égalité de genre) à 18 %, l’ODD-8 (emploi
décent) à 13 %, l’ODD-6 (eau potable et assainissement) à 9 %, et enfin
l’ODD-10 (réduction des inégalités) à 9 %. 

Sociologiquement, cette hiérarchisation révèle une vérité fondamentale
: la pauvreté ne peut être combattue durablement sans s’attaquer aux
inégalités structurelles de genre. L’éducation, en tant que facteur
d’autonomisation et de mobilité sociale, agit comme un multiplicateur
d’opportunités, notamment pour les filles. L’accès aux soins et à
l’emploi renforce également les capacités d’action des femmes. 

L’étude invite donc à repenser la planification publique : il ne suffit
pas de créer des programmes « pour les pauvres », il faut cibler les
rapports de pouvoir qui maintiennent certaines catégories –
notamment les femmes rurales – dans la précarité. Cela signifie des
politiques éducatives différenciées selon le genre, des budgets genrés,
des incitations pour l’insertion professionnelle des femmes, et une
réforme en profondeur des règles d’accès aux ressources. 



En somme, en intégrant la perspective du genre, les ODD deviennent
des instruments de justice sociale, et non de simples indicateurs
techniques. C’est un appel à une action publique plus fine, plus
équitable et surtout plus transformative. 

 
Hiérarchiser les ODD selon leur efficacité à réduire la pauvreté peut
sembler éclairant, mais cela revient à techniciser un problème
profondément politique. Est-ce vraiment en isolant des pourcentages
d’impact qu’on pourra transformer les conditions de vie des femmes
marocaines ? Rien n’est moins sûr. 

L’égalité de genre est ici présentée comme un remède miracle, un
levier transversal à actionner pour régler des problèmes anciens. Mais
en réalité, la pauvreté est multidimensionnelle et ancrée dans des
structures que l’égalité formelle ne suffit pas à bouleverser. Les
politiques publiques ont souvent intégré des volets genrés, sans pour
autant réduire durablement les inégalités. Pourquoi ? Parce que les
programmes ciblés restent déconnectés des réalités locales,
instrumentalisés pour répondre aux exigences des bailleurs
internationaux, ou mal coordonnés entre eux. 

Autre réserve : l’étude donne l’illusion d’un pilotage rationnel des
politiques à partir de chiffres. Mais la réalité du terrain est bien plus
chaotique : les choix politiques sont rarement fondés sur les
indicateurs, et plus souvent sur des rapports de force, des stratégies
électorales ou des contingences budgétaires. 

Enfin, la hiérarchisation des ODD gomme les effets de synergie ou
d’opposition entre eux. Ce n’est pas parce que l’éducation contribue à
28 % à la réduction de la pauvreté qu’elle doit absorber toute 

Professeur Azedine B. sociologue à l’université Ibn khaldoun de
Tanger : 



l’attention. Le risque est de surenchérir sur certains objectifs au
détriment d’une approche holistique plus souple et mieux adaptée aux
dynamiques locales. 

Dr Mohamed K. membre du Conseil des Oulémas : 

Ce classement des ODD en fonction de leur « rendement » sur la
pauvreté trahit une vision purement technocratique du
développement, qui oublie les fondements moraux et spirituels de
notre société. Il n’est pas étonnant que l’égalité de genre y soit
présentée comme l’un des meilleurs leviers. Ce discours découle
d’une conception matérialiste du progrès, où tout est quantifié,
hiérarchisé, décontextualisé. 

Mais la lutte contre la pauvreté, dans notre tradition, ne se réduit pas à
une question de scolarisation ou d’emploi féminin. Elle est d’abord
une affaire de justice, de zakât, de solidarité familiale, et d’obligations
morales entre les membres de la société. Ce sont ces principes-là qui
ont permis aux communautés musulmanes de résister à la misère, bien
avant que les ODD n’existent. 

Insister sur l’éducation des filles ou l’autonomie des femmes comme
principaux leviers de lutte contre la pauvreté, c’est inverser l’ordre
des priorités : on oublie l’importance de la piété, de l’équilibre entre
les rôles dans la famille, et du respect des lois divines sur l’héritage, le
mariage ou la solidarité intergénérationnelle. 

Enfin, présenter ces conclusions comme des vérités scientifiques
universelles est une forme de colonialisme intellectuel déguisé. Le
Maroc n’a pas besoin de hiérarchies imposées depuis des cabinets
d’experts étrangers. Il doit puiser dans sa propre histoire spirituelle et
sociale les réponses à ses défis. Et cela commence par reconnaître que 



la pauvreté n’est pas qu’un indicateur, c’est une épreuve à traiter avec
éthique. 



7. Pourquoi l’éducation des filles est-elle considérée
comme un levier transversal dans l’atteinte de plusieurs
Objectifs de Développement Durable ? Quels impacts
concrets l’étude identifie-t-elle entre l’éducation des filles
et des progrès dans d’autres domaines comme la santé,
l’emploi ou les droits fondamentaux ? 
 
Adnane Benchakroun, chroniqueur à L’ODJ Média : 

L’éducation des filles apparaît dans l’étude comme un pivot
stratégique pour l’ensemble des Objectifs de Développement Durable.
Loin d’être un objectif isolé (ODD-4), elle agit comme un
accélérateur intersectoriel capable de produire des effets bénéfiques
en cascade sur la santé (ODD-3), la pauvreté (ODD-1), l’emploi
(ODD-8), l’égalité des sexes (ODD-5) et même l’accès à l’eau et à
l’énergie (ODD-6 et 7). 

D’un point de vue sociologique, l’éducation est un processus
d’émancipation. Une fille scolarisée est plus à même de revendiquer
ses droits, de différer un mariage précoce, de mieux gérer sa santé
reproductive et d’accéder à un emploi qualifié. L’étude montre que
l’éducation contribue à 29 % à l’amélioration des indicateurs de santé,
et à 28 % à la réduction de la pauvreté. 

Mais l’impact ne se limite pas à l’individu. Une femme éduquée
transmet à ses enfants un meilleur niveau de bien-être, favorise une
parentalité éclairée, participe aux décisions communautaires et
devient un vecteur de changement local. En zone rurale, là où les
obstacles sont les plus tenaces, l’éducation des filles brise des chaînes
intergénérationnelles d’inégalité. 

L’étude souligne aussi l’importance des conditions matérielles :
infrastructures scolaires, accès à l’eau et à l’énergie, sécurité du trajet. 



L’éducation des filles est donc un levier conditionné par d'autres
ODD. Sa réussite repose sur une approche intégrée, coordonnée et
attentive aux contextes sociaux spécifiques. 

 
L’éducation des filles est certes importante, mais en faire le levier
transversal par excellence de tous les ODD est une simplification qui
peut devenir contre-productive. Ce discours repose sur une logique de
rendement social de l’éducation, où l’on mesure sa valeur à l’aune de
ses effets économiques ou sanitaires. Or, apprendre n’est pas
seulement un moyen d’être rentable ou de réduire la pauvreté : c’est
d’abord une fin en soi. 

En insistant sur les « bénéfices » collectifs de l’éducation des filles
(moins de mariages précoces, plus de bien-être des enfants, meilleure
santé reproductive…), on risque de désindividualiser leur droit à
l’éducation, en le subordonnant à son utilité sociale. Ce calcul
instrumentalisé n’est pas sans danger : il justifie les investissements
tant que les résultats sont visibles. Mais que fait-on des filles dont la
scolarisation ne débouche pas sur un emploi ou un changement de
statut ? Sont-elles considérées comme des « échecs statistiques » ? 

Par ailleurs, l’école n’est pas toujours un lieu neutre ou libérateur. De
nombreuses filles y subissent des discriminations, du harcèlement, ou
se voient reproduire des normes sexistes. L’étude ne dit rien de la
qualité éducative, ni des curricula ou des rapports maître-élève. 

Enfin, parler d’« éducation des filles » sans évoquer celle des garçons
entretient l’idée que seuls les parcours féminins posent problème.
L’égalité ne se fera pas en ciblant un seul genre : il faut penser 

Professeur Azedine B. sociologue à l’université Ibn khaldoun de
Tanger : 



l’éducation comme un lieu de reconfiguration des rapports sociaux
entre tous les sexes. 

Dr Mohamed K. membre du Conseil des Oulémas : 

L’éducation des filles est un principe auquel l’islam n’a jamais été
opposé. Mais ce que cette étude promeut n’est pas simplement
l’instruction, c’est un projet global de transformation sociale où la
scolarisation féminine devient un prétexte pour redéfinir les rôles
familiaux, conjugaux et religieux. 

En réalité, derrière ce plaidoyer pour l’éducation se cache souvent un
agenda : retarder le mariage, favoriser l’emploi féminin au détriment de
la maternité, et remettre en cause l’autorité parentale et spirituelle. Le
modèle de la fille « émancipée » selon les standards de l’ONU suppose
qu’elle se détache de son environnement culturel, qu’elle rejette
certaines traditions, et qu’elle adopte des comportements importés. 

Or, l’éducation véritable ne doit pas être dissociée de la foi, de la
pudeur et des responsabilités familiales. Ce que nous craignons, ce
n’est pas que les filles aillent à l’école, mais qu’elles y reçoivent un
enseignement déconnecté de leur identité religieuse. Trop souvent,
l’école publique véhicule des valeurs contraires à l’éthique islamique,
au nom d’une prétendue modernité. 

Enfin, vouloir faire de l’école le lieu unique de promotion de l’égalité,
c’est affaiblir la transmission familiale, et court-circuiter le rôle
éducatif du père et de la mère. La véritable éducation doit être
équilibrée, enracinée dans les valeurs de notre religion, et non dirigée
par des indicateurs internationaux. L’avenir des filles marocaines ne
doit pas être construit contre leur foi, mais avec elle. 



8. Quelles recommandations l’étude formule-t-elle pour mieux
intégrer l’égalité de genre dans les politiques publiques
marocaines ? Quels leviers concrets sont proposés pour
améliorer la production de données, orienter les budgets
publics, ou encore renforcer les institutions en faveur de
l’égalité ? 
 
Adnane Benchakroun, chroniqueur à L’ODJ Média : 

L’étude propose une série de recommandations concrètes visant à
faire de l’égalité de genre un axe structurant de l’action publique, et
non un objectif périphérique. Trois leviers principaux émergent : la
production de données genrées, la budgétisation sensible au genre et
le renforcement institutionnel. 

Premièrement, l’étude insiste sur la nécessité de combler les lacunes
statistiques en intégrant des indicateurs genrés dans toutes les
enquêtes nationales. Il s’agit d’inclure des modules spécifiques dans
les enquêtes existantes, de croiser les données avec des approches
intersectionnelles (ruralité, pauvreté, handicap), et de recourir à des
outils innovants pour produire des données plus qualitatives et
contextualisées. 

Deuxièmement, l’étude appelle à institutionnaliser la budgétisation
sensible au genre (BSG). Cela signifie affecter les ressources en
tenant compte des écarts de genre identifiés, en alignant les priorités
budgétaires sur les besoins spécifiques des femmes. Cette démarche
implique la formation des cadres administratifs, la relecture des
programmes sectoriels, et l’adoption d’outils de suivi et d’évaluation
genrés. 

Enfin, le rapport recommande de renforcer les mécanismes
institutionnels de gouvernance de l’égalité. Cela passe par la création
de cellules genre dans chaque ministère, le renforcement des capacités 



de coordination entre les acteurs publics et les ONG, et l’inclusion de
la perspective de genre dans les plans territoriaux de développement. 

 
On retrouve ici un scénario classique : face à des inégalités bien
réelles, on propose davantage de données, de formation, et de
dispositifs administratifs. Mais est-ce suffisant pour transformer les
structures de pouvoir ? Multiplier les cellules genre, introduire la
budgétisation sensible au genre, créer de nouveaux indicateurs… tout
cela ressemble davantage à un renforcement de la machinerie
institutionnelle qu’à un réel changement de cap politique. 

La production de données genrées, par exemple, repose sur l’hypothèse
que « mesurer, c’est agir ». Or, il y a déjà des milliers de rapports,
d’enquêtes et d’indicateurs sur les inégalités de genre. Ce n’est pas
l’information qui manque, mais la volonté d’en faire quelque chose. Sans
réformes courageuses du droit, du système éducatif, ou du marché du
travail, ces données resteront lettre morte. 

Quant à la budgétisation sensible au genre, elle pose un problème : elle
dépolitise l’enjeu de l’égalité, en le réduisant à une affaire de lignes
comptables. Elle donne l’illusion qu’un bon tableau Excel peut corriger
des siècles de domination symbolique et matérielle. Pire, elle risque de
devenir une case à cocher dans les appels d’offres des bailleurs
internationaux. 

Enfin, le renforcement institutionnel reste trop souvent cosmétique.
Des cellules genre sans pouvoir réel, des stratégies nationales sans
moyens, des chartes sans suivi : le Maroc n’en manque pas. Ce qu’il
faut, c’est un courage politique, pas seulement des outils techniques. 

Professeur Azedine B. sociologue à l’université Ibn khaldoun de
Tanger : 



Dr Mohamed K. membre du Conseil des Oulémas : 
 
Ce que cette étude propose n’est rien d’autre qu’une institutionnalisation
d’un agenda idéologique étranger à notre culture. La création de cellules
genre dans les ministères, la budgétisation « sensible au genre », et la
réforme des politiques publiques selon les standards de l’ONU ne visent
pas simplement à améliorer la condition des femmes, mais à redéfinir les
rôles sociaux, familiaux et religieux. 

Le véritable problème n’est pas le manque de données ou
d’indicateurs. C’est la perte de repères spirituels et moraux dans la
conception même du développement. Au lieu de s’appuyer sur la
charia et les valeurs islamiques pour promouvoir la justice entre les
sexes, on préfère importer des concepts flous comme le « genre », qui
brouillent les identités, encouragent la confusion des rôles, et
fragilisent les fondements du foyer. 

En appelant à flécher les budgets publics selon des critères genrés, on
ouvre la porte à des logiques de discrimination inversée, où l’on
privilégiera des projets parce qu’ils cochent des cases idéologiques, et
non parce qu’ils servent l’intérêt général. 

Enfin, la création d’institutions spécifiques risque d’aboutir à une
bureaucratisation militante, où l’État devient l’instrument d’une
ingénierie sociale contraire à notre héritage religieux. L’égalité que
nous devons rechercher n’est pas celle des manuels onusiens, mais
celle dictée par la sagesse islamique : une complémentarité juste,
respectueuse des natures, des responsabilités, et des équilibres voulus
par Dieu. 



La conférence-débat organisée à l’Université virtuelle et numérique
Al Fikra a permis un échange dense et contrasté autour de l’étude
conjointe du HCP et d’ONU Femmes Maroc. Ce qui en ressort avant
tout, c’est l’impossibilité de penser l’égalité de genre au Maroc
comme un objet de consensus : elle cristallise des visions du monde,
des conceptions de la justice, des approches du développement
profondément divergentes. 

Adnane Benchakroun, dans chacune de ses lectures, a mis en avant la
complexité des dynamiques locales et la nécessité de ne pas plaquer
des modèles internationaux sans médiation. Il voit dans l’étude une
tentative ambitieuse mais technocratique de transformer la réalité
sociale à travers le langage des indicateurs et des matrices. Son
analyse invite à ne pas séparer les données de la politique, ni les droits
des contextes de pouvoir. 

Du côté académique, le sociologue Pr. Azedine B. adopte une posture
critique et désenchantée face à la croyance dans l’efficacité des outils
statistiques. Il rappelle que les inégalités de genre ne sont pas
seulement mesurables, mais aussi incarnées, vécues, reproduites dans
des rapports sociaux imbriqués. Il met en garde contre le risque de
réduire la transformation sociale à une logique de gouvernance et
d’optimisation bureaucratique. 

Quant au Dr Mohamed K., membre du Conseil des Oulémas, il a
apporté une lecture religieuse et conservatrice affirmant que de
nombreuses propositions de l’étude — sur la santé reproductive, les
droits fonciers ou l’autonomie des femmes — entrent en tension avec
les fondements de l’éthique islamique. Il dénonce une imposition
silencieuse d’un modèle occidental qui, selon lui, affaiblit la famille,
brouille les rôles sexués, et fragilise les bases morales de la société. 



Le principal enseignement de cette rencontre est donc que l’égalité de
genre ne peut être abordée uniquement à travers les prismes du droit,
du développement ou de l’efficacité économique. Elle engage des
conceptions de la personne, de la société, et du lien entre tradition et
modernité. En ce sens, toute politique d’égalité ne peut réussir sans un
ancrage culturel profond, sans dialogue interdisciplinaire, et sans
reconnaissance de la pluralité des légitimités. 

Poursuivre le débat : pistes de réflexion 

Instaurer un espace permanent de dialogue entre chercheurs, acteurs
religieux, journalistes et décideurs publics pour réfléchir ensemble
aux termes d’un contrat social marocain équitable, respectueux à la
fois des valeurs culturelles et des aspirations modernes. 

Développer des indicateurs de genre “contextualisés”, tenant compte
des réalités locales, des formes d’autonomie informelles, et de la
diversité des trajectoires féminines. 

Explorer les convergences entre justice sociale et éthique religieuse :
le genre n’est pas nécessairement un champ de confrontation
idéologique, mais peut devenir un terrain de renégociation du
vivre-ensemble. 

Associer les jeunes générations à cette réflexion à travers des ateliers,
des podcasts, des simulations parlementaires ou des espaces
artistiques, pour éviter que le débat ne se fige dans des oppositions
binaires. 

Au final, l’égalité de genre au Maroc ne sera pas un copier-coller d’un
modèle extérieur, mais un processus d’invention collective, traversé
de débats, de résistances, et de réinventions. C’est dans cette 



dynamique que se joue le véritable avenir du développement durable
au Maroc. 



Comment et ou trouver les autres ouvrages de
l'auteur : en ligne à feuilleter ou a télécharger en

licence copyleft sur le kiosque pressplus.ma



A
D

N
A

N
E 

B
EN

C
H

A
K

R
O

U
N

Adnane Benchakroun est un ingénieur de
formation, diplômé de l’ESIEA Paris, grande école
spécialisée en informatique et électronique, mais
son parcours dépasse de loin les frontières de la
technique. Figure reconnue dans l’univers de
l’innovation et de l’entrepreneuriat au Maroc, il a
marqué l’écosystème en cofondant Startup Maroc
et en lançant le Startup Africa Summit, deux
initiatives majeures dédiées à l'accompagnement
des jeunes porteurs de projets et à la structuration
d’un environnement favorable aux startups
africaines.

Son itinéraire est également jalonné d’un
engagement soutenu dans la sphère publique. Après
avoir dirigé le cabinet du Ministre du Plan entre
1998 et 2000, il prend la tête du Centre National de
Documentation qu’il dirige pendant deux décennies.
De 2020 à 2022, il poursuit sa mission de réflexion
stratégique au sein du Haut-Commissariat au Plan,
en tant que conseiller. Parallèlement, il occupe des
fonctions politiques et économiques : vice-
président de l’Alliance des Économistes Marocains,
il siège également au Conseil national du parti de
l’Istiqlal, où il participe activement aux débats sur
les orientations économiques du pays.

Passionné de transmission, il s’est également
illustré dans l’enseignement en ligne, notamment
sur des plateformes comme Udemy, où il partage
ses connaissances sur l’innovation et
l'entrepreneuriat. Régulièrement invité par les
médias et les conférences économiques, il analyse
avec clarté des sujets clés tels que la fiscalité,
l’investissement public, le soutien à la classe
moyenne ou encore la maîtrise de l’inflation.

Aujourd’hui à la retraite de la fonction publique,
Adnane Benchakroun continue de nourrir le débat
public en lançant L’ODJ Média, une plateforme
digitale multicanale regroupant portails,
magazines, webradio et web TV. Il y explore de
nouvelles formes d’expression mêlant journalisme,
analyse critique et culture.

À cette trajectoire multidimensionnelle s’ajoute une
facette plus intime : celle d’un homme épris de
création artistique. Il s’essaie avec bonheur à la
poésie, à la peinture, à l’écriture et à la musique,
poursuivant ainsi une quête personnelle de sens et
de beauté, fidèle à sa vision d’un Maroc moderne,
humaniste et enraciné.

ABOUT ME


